EL SUTRA DEL CORAZON

Esto escuché. Una vez, el bhagavan se encontraba en el monte del Pico del Buitre, en
Rajagriha, en compafiia de una gran sangha de monjes y una gran sangha de bodhisattvas.
Entonces, el bhagavan entr6 en la absorcion contemplativa de las enumeraciones de los
fenémenos, llamada “Profunda Luminosidad”.

Al mismo tiempo, el bodhisattva mahasattva Arya Avalokiteshvara contemplaba
intensamente la practica de la profunda sabiduria trascendente y vio con precisiéon que
también los cinco agregados son vacios por naturaleza. Entonces, por el poder de Buddha, el
venerable Shariputra dijo estas palabras al bodhisattva mahasattva Arya Avalokiteshvara:
“Hijo de la familia noble, ;cémo debe adiestrarse cualquier hijo o hija de la familia noble
que desee practicar la profunda sabiduria trascendente?”

Esto le dijo, y el bodhisattva mahasattva Arya Avalokiteshvara respondio al venerable
Sharadvatiputra: “Shariputra, cualquier hijo o hija de la familia noble que desee practicar la
profunda sabiduria trascendente ha de verlo de este modo. Ha de ver correctamente que
incluso los cinco agregados son vacios por naturaleza. La forma es vacio; el vacio es forma.
La vacuidad no es otra cosa que forma, y la forma no es otra cosa que vacuidad. Del mismo
modo, la sensacion, la percepcion, la formacion y la conciencia son vacias. Asi, Shariputra,
todos los fendmenos son vacuidad. No tienen caracteristicas, no se originan, no cesan, no
tienen manchas ni estan libres de manchas, no aumentan ni disminuyen.

Asi, Shariputra, en la vacuidad no hay forma, ni sensacion, ni percepcion, ni formacion, ni
conciencia; no hay ojos, ni oidos, ni nariz, ni lengua, ni cuerpo, n imente; no hay formas, ni
sonidos, ni olores, ni sabores, ni objetos del tacto, ni fendmenos.

No hay desde el constituyente del ojo hasta el constituyente de la mente y el constituyente
de la conciencia mental.

No hay ignorancia ni extincion de la ignorancia, hasta ni vejez, ni muerte, ni extincion de la
vejez y de la muerte.

Tampoco hay sufrimiento, origen, cesacion ni camino. No hay gnosis, no hay obtencion ni
no obtencion. Asi, Shariputra, como los bodhisattvas no tienen nada que obtener, se basan y
permaneces en la sabiduria trascendente. Al no tener la mente ofuscada, no tienen miedo.
Trascendiendo del todo lo erréneo llegan al nirvana ultimo.

Todos los buddhas presentes en los tres tiempos alcannzan la buddheidad manifiesta y
perfecta en el insuperable y verdaderamente completo despertar basandose en la sabiduria
trascendente.

Asi, el mantra de la sabiduria trascendente, el mantra de la gran cognicion, el mantra
insuperable, el mantra que iguala lo inigualable, el mantra que apacigua por completo todo
sufrimiento, no es falso, por lo que hay que saber que es verdad”.

Entonces, pronuncio el mantra de la sabiduria trascendente:

TADYATHA OM GATE GATE PARAGATE PARASAMGATE BHODHI SVAHA

.9)



“Shariputra, los bodhisattvas mahasattvas han de ejercitarse en la profunda sabiduria
trascendente de este modo”.

Entonces, el bhagavan emergio de su profunda absorcion contemplativa y dijo al
bodhisattva mahasattva Arya Avalokiteshvara: “jExcelente!. “jExcelente, excelente! jAsi es,
hijo de la familia noble! jAsi es! La profunda sabiduria trascendente ha de practicarse tal
como tu la has ensefiado. Los tathagatas se regocijan.”

Cuando el bhagavan hubo dicho esto, el venerable Shariputra, el bodhisattva
Avalokiteshvara, la totalidad de los séquitos, y el mundo con sus dioses, humanos,
semidioses y gandharvas, se regocijaron y alabaron lo que el bhagavan habia dicho.

.9)



